

## UN CUORE **PURO**

di Yamada Mumon Roshi

Come riuscire a entrare nel Satori? Quale cuore bisogna sviluppare per entrare nel "Regno dei Cieli"? Un cuore da bambino, un cuore puro è la chiave che apre la porta.

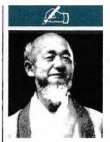
DISCORSO
tenuto alla
sesshin
dell'agosto 1976
al monastero
Zenshinji
Scaramuccia,
Orvieto

'è una poesia che parla di un uomo il quale trovò una corda alla quale legarsi per scalare fino al cielo. Ma dov'è il cielo? Dov'è questo cielo di cui parliamo? Il Buddha fu un principe della città di Kabila in India. Aveva una bellissima moglie e anche un bel figlio. Però tutte le cose che nascono in questo mondo sono destinate alla distruzione, tutte le cose che esistono in questo mondo sono destinate al regno della morte, sono destinate a imputridire.

L'uomo della poesia, ha cercato di lasciare le cose del mondo, che sono destinate alla putrefazione, per cercare le cose del cielo. Naturalmente quest'uomo era il Buddha, che per sei anni, inoltrandosi nella foresta, ha cercato questo contatto, questo filo diretto col cielo. Alla fine del sesto anno, nel vedere la stella del mattino, il Buddha ha fatto il Satori; e ha detto: quello che è del cielo, quello che non è destinato a perire, questo qui ho capito. Quello che è nel cuore degli dei, quello che c'è nel cuore del cielo, quello anche ho capito. Il cuore dell'uomo è come uno specchio; dentro lo specchio non c'è niente, è Ku, è il vuoto di cui leggiamo nella Prajna Paramita.

Quello specchietto che tengono le ragazze nella borsetta è così piccolo, eppure in quello specchietto ci entra il cielo, ci entra il sole, la terra, le stelle, l'universo. L'infinito e l'eternità, anche entrano nello specchio. Lo specchio riflette una immagine, e se messo di fronte a un ricco, di fronte a un povero, non fa nessuna differenza: li rispecchia alla stessa maniera. Riflette nello stesso modo il Presidente della Repubblica e l'ultimo vagabondo. Di fronte a uno specchio, la grandissima montagna e la piccola pietra della strada sono la stessa cosa. Un cuore puro, COSÌ pulito come uno specchio, vede le cose nella stessa maniera, senza discriminazione.

Se di fronte a uno specchio si siede un giovane, riflette un giovane; se si siede un vecchio, riflette un vecchio, se si siede un bambino, riflette un bambino, se si siede una donna, rispecchia una donna. Lo specchio



Yamada Mumon Roshi nato nel 1900 nella provincia di Aichi in Giappone, monaco rinzai dal 1929. è stato rettore dell'*Università* Hanazono. Dal 1953 è stato maestro Roshi del *monastero* Shofukuji e dal 1963 presidente dell'Istituto *di Cultura Zen* di Kyoto. Scomparso nel 1988, è riconosciuto come uno dei più grandi maestri zen contemporanei.

## . UN CUORE PURO

riflette nella stessa maniera le cose che gli si mettono di fronte. Perché lo specchio riflette gli oggetti che gli si presentano davanti nella stessa maniera?

Perché lo specchio non ha una propria faccia. Perciò un cuore puro come quello dello specchio non ha un se stesso: ha un bambino appena nato. Come lo specchio riflette, così un cuore puro non fa nessuna discriminazione fra sé e gli altri.

Se si siede davanti ad uno che piange, riflette uno che piange; se si siede davanti ad uno che ride, riflette uno che ride. Perciò di fronte alla sofferenza, di fronte alla gioia proverà la gioia: quello è il vero cuore dell'uomo.

Lo specchio non ha questa specie di amore, nel senso con cui il Buddha universale ha questo amore. A differenza dello specchio che rimane così senza muoversi, l'essere umano di fronte al dolore piange. Questa è la differenza fra lo specchio che è immobile e l'essere umano che invece partecipa a questo dolore.

Ciò in Giappone si dice: "hataraki", è il movimento che c'è nell'uomo. Gesù Cristo ha detto: Se non si ha il cuore di un bambino non si entra nel Regno dei Cieli. Ma questo cuore del bambino che cuore è?

Questo cuore è quello che non ha il Se stesso, nel senso di Ego; quello che non fa nessuna differenza fra sé e gli altri; questo è il tipo di cuore di cui c'è bisogno per entrare nel Regno dei Cieli.

Nella stessa maniera in cui ha il cuore un bambino, puro, senza discriminazione, senza che sia uscito ancora quest'Ego, quel cuore del bambini è come quello degli Dei.



l Buddha nei sei anni in cui è stato nella foresta, ove ha attraversato molte difficoltà, dopo che il dubbio era entrato dentro di lui facendolo dubitare di quello che andava cercando, nel momento in cui ha spalancato gli occhi (nel momento in cui è diventato Buddha, cioè Illuminato) si è reso conto che il suo cuore è un cuore che hanno tutti quanti; tutti gli esseri umani sono in possesso di questo cuore di Illuminazione.

Siccome nella vita di ogni giorno vengono fuori dalla nostra mente molti problemi e pensieri, questo cuore puro, questo cuore dell'Illuminazione non viene fuori. L'essere umano, dalla mattina alla sera, ha la testa piena di cose che non hanno alcuna importanza; nel momento in cui tutto ciò viene tolto, viene eliminato, ci si rende conto che non rimane niente. Noi abbiamo costruito un cuore nel quale abbiamo messo cose che abbiamo udito da altri, cose che non sono nostre, che non sono del nostro cuore.

Se noi riusciamo ad avere un cuore come quello di un bambino, sicuramente, riferendoci a ciò che ha detto Cristo, possiamo entrare nel Regno dei Cieli.

Che cosa è lo Zazen? ... l'esercizio che permette di arrivare al punto di diventare come il bambino che non pensa a nulla, che non fa discriminazioni.

Lo Zen è il momento in cui l'uomo riesce ad arrivare a questo stato di purezza in cui non ci sono discriminazioni.

Sedere e cercare di diventare col cuore del bambino appena nato, o uno specchio che rifletta tutto ciò che gli si pone davanti, quello è l'ascetismo dello Zazen. Perciò, se noi non ci mettiamo a pensare, noi stessi cessiamo di esistere, questa stanza cessa di esistere, tutto il mondo cessa di esistere. Se noi non facciamo discriminazioni, tutto quanto non esiste più. Però, lo Zen non è qualcosa che tende a distruggere, che tende ad eliminare delle cose, tende invece a risvegliare il proprio cuore, in modo che la vista delle cose che ci circondano diventi bella, diventi meravigliosa, diventi nuova di volta in volta. Perciò questo mondo in cui noi viviamo può diventare, esso stesso, il paradiso; perché ogni giorno, in questa scoperta della bellezza, in questa scoperta del nuovo, si riesce ad arrivare alla fine della vita nella bellezza. Zazen si fa perchè venga fuori la verità dal nostro cuore. Anche se fanno male le gambe, anche se fa male la schiena, bisogna portare nel proprio cuore questa speranza, questa fiducia di riuscire a ottenere questa Illuminazione.

Auguro che tutti abbiate la fiducia di arrivare ad ottenere questo cuore puro e anche in questo giorno, dandovi da fare fortemente, riusciate a fare il Satori e ad aprire così il vostro cuore all'Illuminazione.

In questo mondo le cose si fanno sempre più difficili, ci sono sempre maggiori difficoltà che vengono fuori. Nel momento in cui riusciremo ad ottenere questo cuore, come quello degli Dei, in quel momento, il mondo ci apparirà diverso. Adesso, nel mondo, c'è molta gente che si dedica allo Zazen, perciò ci sarà un momento in cui questo congiungimento tra il cuore degli esseri umani e quello degli Dei si potrà ottenere.